
Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 177 Vol. 9 No. 2 

 

 

 
 

Integration of Imam Al-Syathibi's Maqāṣid al-Syarī‘ah Concept in the 

Development of a Fair Islamic Economic Strategy 

Rauzatul Jannaha | Malahayatieb  

a,bSultanah Nahrasiah State Islamic University, Lhokseumawe 

 
*Corresponding author: ojajuned@gmail.com 

 
 

 
A B S T R AC T 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Citation: 
Jannah, R., & Malahayatie. (2025). 
Integration of Imam Al-Syathibi’s Maqāṣid 
al-Syarīʿah concept in the development of a 
fair Islamic economic strategy. Bisnis dan 
Kajian Strategi Manajemen, 9 (2), 177–
187. 

Islamic economic thought developed from the efforts of scholars to integrate 

spiritual and moral values into economic activities in order to achieve the welfare 

of the people. This study aims to comprehensively examine the biography, 

scientific works, and economic thought patterns of Abu Ishaq Al-Syathibi within 

the framework of maqāṣid al-syarī‘ah. The research method used is a qualitative 

approach with a literature study through analysis of Al-Syathibi's main works, 

namely Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah and Al-I‘tiṣām, as well as various 

relevant contemporary literature. The results of the study show that Al-Syathibi 

places economics as an integral part of the Islamic way of life, which is oriented 

towards benefit (jalb al-maṣlahah) and the prevention of harm (dar’ al-mafsadah). 

His thinking emphasizes a balance between spiritual and material aspects, social 

justice, and moral responsibility in the distribution of wealth. The concept of 

maqāṣid developed by Al-Syathibi became the ethical and philosophical basis for 

modern Islamic economics in facing the challenges of globalization and 

capitalism. Thus, Al-Syathibi's thoughts are relevant for building an adaptive, just, 

and welfare-oriented Islamic economic paradigm. 

 

Keywords: Al-Syathibi, Islamic economics, social justice, public welfare, maqāṣid 

al-syarī‘ah 

 

ABSTRAK 

Pemikiran ekonomi Islam berkembang dari upaya para ulama mengintegrasikan 

nilai-nilai spiritual dan moral ke dalam aktivitas ekonomi untuk mencapai 

kesejahteraan umat. Penelitian ini bertujuan mengkaji secara komprehensif 

biografi, karya ilmiah, dan pola pemikiran ekonomi Abu Ishaq Al-Syathibi dalam 

kerangka maqāṣid al-syarī‘ah melalui pendekatan kualitatif dengan studi pustaka 

terhadap karya utamanya, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah dan Al-I‘tiṣām, serta 

literatur kontemporer relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Syathibi 

menempatkan ekonomi sebagai bagian integral dari cara hidup Islam yang 

berorientasi pada kemaslahatan (jalb al-maṣlahah) dan pencegahan kerusakan 

(dar’ al-mafsadah), serta menekankan keseimbangan antara aspek spiritual dan 

material, keadilan sosial, dan tanggung jawab moral dalam distribusi kekayaan. 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah yang dikembangkannya menjadi landasan etis dan 

filosofis bagi ekonomi Islam modern dalam menghadapi tantangan globalisasi 

dan kapitalisme, sehingga pemikirannya relevan untuk membangun paradigma 

ekonomi Islam yang adaptif, adil, dan berorientasi pada kesejahteraan. 

 

Kata kunci: Al-Syathibi, ekonomi Islam, keadilan sosial, kesejahteraan publik, 

maqāṣid al-syarī‘ah. 

 

 

 

 

 

 

 
 

mailto:ojajuned@gmail.comid


Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
178 Vol. 9 No. 2 

 

 

PENDAHULUAN 

Pemikiran ekonomi Islam lahir dari refleksi mendalam para ulama terhadap teks-teks Al-

Qur’an dan As-Sunnah, dengan tujuan membangun sistem ekonomi yang berlandaskan keadilan, 

kemaslahatan, dan kesejahteraan umat. Salah satu tokoh penting dalam khazanah pemikiran Islam 

klasik yang memberikan kontribusi besar terhadap landasan filosofis dan metodologis ekonomi Islam 

adalah Abu Ishaq al-Syathibi (w. 790 H/1388 M). Gagasan al-Syathibi yang terhimpun dalam karya 

monumentalnya Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari‘ah tidak hanya berfokus pada hukum Islam, tetapi 

juga menjelaskan kerangka maqāṣid al-syarī‘ah sebagai dasar utama dalam memahami seluruh 

dimensi kehidupan, termasuk ekonomi dan social (Saragih et al., 2025).  

Pemikiran al-Syathibi menekankan pentingnya prinsip maslahah (kemaslahatan) sebagai 

fondasi penetapan hukum, yang kemudian menjadi dasar dalam pembangunan teori ekonomi Islam 

modern (Billah, 2025). Melalui pendekatan maqāṣid, al-Syathibi menempatkan aktivitas ekonomi 

sebagai sarana mencapai tujuan syariat menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan 

demikian, konsep ini memberikan arah yang seimbang antara aspek spiritual dan material dalam 

sistem ekonomi Islam (Dede Nurwahidah et al., 2024). Dalam konteks kontemporer, relevansi 

pemikiran al-Syathibi menjadi semakin signifikan ketika dihadapkan pada dinamika ekonomi modern 

yang sering kali menimbulkan kesenjangan antara tujuan material dan nilai-nilai etis (Ginting et al., 

2025). 

Gagasan maqāṣid al-syarī‘ah yang digagasnya dinilai mampu menjadi paradigma alternatif 

dalam mengintegrasikan moralitas keislaman ke dalam kebijakan ekonomi modern (Saragih et al., 

2025). Pendekatan hermeneutika maqāṣid al-Syathibi juga turut membuka jalan baru dalam 

memahami teks-teks Al-Qur’an secara kontekstual untuk menjawab tantangan ekonomi global 

(Delviany et al., 2024).  

Selain itu, beberapa penelitian menunjukkan bahwa pemikiran al-Syathibi tidak hanya relevan 

dalam bidang ekonomi, tetapi juga dalam rekonstruksi sosial dan hukum Islam. Misalnya, penerapan 

teori maslahah dalam praktik tajdīdun nikah (pembaruan akad nikah) dan reinterpretasi konsep 

qiwāmah (kepemimpinan dalam keluarga) menunjukkan keluasan maqāṣid al-syarī‘ah dalam 

menjawab problem sosial-keagamaan modern (Borotan, 2025). Kemudian penlitian yang dilakukan 

oleh Anisa, 2025; Kurniawan & Hudafi, 2021; Pujiono, Euis Amalia, 2025; Wahyu, (2025) dalam 

penerapan maqasid syariah menurut Asy-Syathibi berperan penting dalam menjembatani prinsip-

prinsip syariah dengan kebutuhan ekonomi modern tanpa mengabaikan nilai-nilai keadilan dan 

kesejahteraan. Asy-Syathibi menegaskan bahwa maqasid syariah meliputi perlindungan terhadap 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang seluruhnya menjadi fondasi etis bagi praktik ekonomi 

Islam. 

Pemikiran ekonomi Islam Imam Al-Syatibi menunjukkan kesinambungan gagasan maqashid 

syariah sebagai fondasi etika dan filosofis dalam membangun sistem ekonomi yang adil, pemikiran 

Al-Syatibi menekankan keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat melalui penerapan 

maqashid syariah dalam aktivitas ekonomi untuk mencapai keadilan sosial dan kesejahteraan umat 

(Apriliani, Virgiawan, & Marlina, 2025). Pandangan ini diperkuat oleh A’yun yang menyoroti 

integrasi maqashid syariah dalam kebijakan ekonomi sebagai upaya mewujudkan kesejahteraan umat 

secara komprehensif, baik material maupun spiritual, melalui prinsip keadilan, distribusi kekayaan, 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
179 Vol. 9 No. 2 

 

 

dan pelarangan riba (Nurul A’yun, 2025;Pujiono 2025)   

Konsep maqashid Al-Syatibi memberikan dasar normatif yang kuat bagi pengembangan 

ekonomi Islam modern yang berkelanjutan dan berkeadilan sosial. Ketiga kajian tersebut secara 

konsisten menempatkan Al-Syatibi sebagai tokoh kunci dalam pembentukan paradigma ekonomi 

Islam berbasis maqashid, yang relevan diterapkan dalam menjawab tantangan ekonomi kontemporer, 

termasuk isu ketimpangan, etika bisnis, dan pembangunan berkelanjutan (Tabrozi, 2025). Dengan 

demikian, kajian terhadap pemikiran al-Syathibi menjadi penting tidak hanya untuk memahami akar 

teoretis ekonomi Islam, tetapi juga untuk memperkuat fondasi normatif dan etis dalam menghadapi 

tantangan globalisasi ekonomi. Melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang bersifat universal dan 

rasional, pemikiran al-Syathibi memberikan kontribusi besar terhadap pengembangan paradigma 

ekonomi Islam yang berkeadilan, inklusif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah pendekatan kualitatif dengan 

metode studi kepustakaan (library research). Penelitian ini berfokus pada analisis terhadap pemikiran 

ekonomi Imam Al-Syathibi melalui penelusuran dan interpretasi terhadap karya-karyanya yang 

relevan, terutama Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah dan Al-I‘tiṣām, serta berbagai literatur sekunder 

seperti jurnal, buku, dan artikel ilmiah kontemporer yang membahas konsep maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam konteks ekonomi Islam. Data yang dikumpulkan bersifat deskriptif-analitis, dengan teknik 

analisis isi (content analysis) untuk memahami, menafsirkan, dan mengaitkan gagasan Al-Syathibi 

dengan pengembangan strategi ekonomi Islam berkeadilan. Melalui pendekatan ini, penelitian 

berupaya menggali nilai-nilai filosofis dan prinsip etika dalam pemikiran Al-Syathibi yang dapat 

diaplikasikan pada sistem ekonomi modern dan praktik manajemen strategis berbasis syariah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Al-Syatibi 

Abu Ishaq Ibrahim bin Musa al-Lakhmi al-Gharnathi, dikenal sebagai Imam Al-Syathibi, 

adalah seorang ulama besar asal Granada, Andalusia (Spanyol) yang hidup pada abad ke-8 H (sekitar 

tahun 1320–1388 M) (Fadhilah, 2024;Apriliani et al., 2025). Ia tumbuh dalam lingkungan ilmiah yang 

sarat dengan interaksi antara pemikiran Islam, filsafat Yunani, dan rasionalitas Barat, yang kemudian 

membentuk corak intelektualnya sebagai seorang faqih, ushuliyyun, dan pemikir rasionalis Islam. 

Melalui karya monumentalnya Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, Al-Syathibi memperkenalkan 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan pentingnya kemaslahatan (maslahah) sebagai 

tujuan utama hukum Islam, serta menggabungkan antara rasionalitas dan teks dalam memahami 

syariat (Delviany et al., 2024). Dalam karyanya yang lain, Al-I‘tiṣām, ia menolak taklid buta dan 

menegaskan urgensi ijtihad berdasarkan maqāṣid agar hukum Islam tetap relevan dengan perubahan 

zaman. Kehidupan Al-Syathibi juga diwarnai dengan perjuangan intelektual menghadapi 

penyimpangan keagamaan, bid‘ah, dan fanatisme mazhab yang marak di Granada (Farid, 2023). Ia 

berupaya meluruskan aqidah dan praktik keagamaan masyarakat agar kembali pada sunnah 

Rasulullah, meski mendapat penentangan dan tekanan dari ulama konservatif pada masanya. Melalui 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
180 Vol. 9 No. 2 

 

 

keteguhan dan pemikirannya yang visioner, Al-Syathibi berhasil meletakkan dasar penting bagi 

pembaruan pemikiran Islam dan menjadikannya tokoh sentral dalam pengembangan teori maqāṣid al-

syarī‘ah yang berpengaruh hingga kini (Saragih et al., 2025). 

 

Karya-Karya Imam Asy-Syatibi  

Imam Asy-Syatibi dikenal sebagai seorang ilmuwan dan pendidik yang aktif mengajar serta 

memberikan respons terhadap berbagai persoalan keagamaan sesuai bidang keilmuannya. 

Keilmuannya tidak hanya tercermin dari kiprahnya dalam pendidikan dan fatwa, tetapi juga dari karya-

karya ilmiahnya yang berpengaruh besar dalam perkembangan hukum Islam.(Ginting et al., 2025). 

Karya Asy-Syatibi terbagi menjadi dua kelompok, yaitu karya yang tidak dipublikasikan seperti Al-

Majalis, Syarah Al-Khulashah, Unwan Al-Ittifaq fi ‘Ilm Al-Isytiqaq, Ashul An-Nahw, dan Fatawa Al-

Syathibi, serta karya yang diterbitkan seperti Al-Muwafaqat fi Ushul Al-Syariah, Al-I’tisham, dan Al-

Ifadat wa Al-Irsyadat. Di antara semua karya tersebut, dua yang paling monumental adalah Al-

Muwafaqat dan Al-I’tisham. Kitab Al-Muwafaqat memuat pemikiran teologis dan ushul fiqh Asy-

Syatibi tentang konsep maslahah yang menjadi dasar bagi pembentukan hukum Islam modern. Karya 

ini telah diedit dan diterbitkan berulang kali sejak pertama kali di Tunisia pada tahun 1884 hingga 

edisi-edisi berikutnya di Mesir dan Kairo (Kurniawan & Hudafi, 2021). Sementara itu, Al-I’tisham 

membahas secara mendalam tentang konsep bid‘ah, maslahah mursalah, dan istihsan, serta menjadi 

salah satu referensi penting dalam kajian hukum Islam modern. Kedua karya tersebut menegaskan 

posisi Asy-Syatibi sebagai pelopor pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah yang memberikan landasan 

rasional dan etis bagi perkembangan hukum dan ekonomi Islam hingga masa kini (Kurniawan & 

Hudafi, 2021)  

 

Pola Pemikiran Ekonomi Al-Syatibi 

Pemikiran ekonomi Al-Syathibi berakar kuat pada teori maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu konsep 

tujuan-tujuan syariat Islam yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan manusia secara menyeluruh 

(jalb al-maṣlahah wa dar’ al-mafsadah). Dalam pandangannya, setiap aktivitas ekonomi harus 

diarahkan untuk mencapai keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat serta menjaga 

lima prinsip dasar maqāṣid: agama (dīn), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta 

(māl).(Dede Nurwahidah et al., 2024) 

Al-Syathibi berpendapat bahwa syariah diciptakan untuk kemaslahatan umat manusia. 

Sebenarnya, kemaslahatan berarti mendapatkan rezeki, memenuhi keinginan hidup manusia, dan 

mendapatkan apa yang mereka butuhkan dari segi emosi dan intelektual. Sangatlah penting 

bahwasanya kegiatan ekonomi harus disesuaikan untuk mencapai kemaslahatan dan bukan 

kemafsadatan. Bagian dari pemikiran ekonomi Al-Syathibi adalah kemampuan mereka untuk 

mengaitkan maqashid syariah dengan elemen kepemilikan kekayaan, konsumsi, distribusi, dan 

produksi. Dengan menggunakan konsep maqashid syariah, Al-Syathibi dapat menjelaskan konsep 

kepemilikan harta. (Wafa, 2022). 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
181 Vol. 9 No. 2 

 

 

 
Gambar 1. Visualisasi Bibliometric Pemikiran Imam Al-Syathibi 

 

Terlihat bahwa kajian mengenai pemikiran Imam Al-Syathibi dan konsep maqāṣid al-syarī‘ah 

mengalami perkembangan signifikan dalam beberapa tahun terakhir. Peta keterkaitan kata kunci 

menunjukkan bahwa fokus penelitian banyak berpusat pada tema-tema seperti maslahah 

(kemaslahatan), islamic law, maqashid sharia, social change, dan development, yang saling 

berhubungan erat dengan konsep keadilan, etika, serta tujuan syariah dalam konteks perubahan sosial 

dan ekonomi modern. Kata kunci seperti study, time, text, dan effort menandakan adanya dinamika 

akademik yang terus berkembang dalam memahami relevansi maqāṣid terhadap berbagai bidang ilmu, 

terutama hukum dan ekonomi Islam. Hal ini sejalan dengan pemikiran Al-Syathibi yang menempatkan 

maqāṣid al-syarī‘ah sebagai fondasi utama dalam menetapkan hukum dan kebijakan publik yang 

berorientasi pada kemaslahatan manusia secara universal. Dengan demikian, hasil kajian ini 

menegaskan bahwa pemikiran Al-Syathibi terus menjadi rujukan utama dalam pengembangan teori 

dan praktik ekonomi Islam modern yang menyeimbangkan antara nilai spiritual, moral, dan 

rasionalitas dalam menghadapi tantangan zaman. 

Menurutnya (Al-Syauthibi), untuk mewujudkan keadilan sosial dan ekonomi, kekayaan tidak 

harus hanya dimiliki oleh orang kaya. Al-Syathibi menyatakan bahwa memenuhi kebutuhan adalah 

tugas dan tanggung jawab setiap orang dalam ranah ekonomi yang mencakup produksi, distribusi, dan 

konsumsi. Baik yang bersifat darurat (dharuriyyah), kebutuhan (hajiyah), dan penyempurnaan 

(ahsiniyah). Sehingga dapat tercapainya aspek maqashid syariah, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. Oleh karena itu, dasar pemikirannya merujuk pada prinsip sukut al-syari fi al-ibadah wa al-

mu’amalah, yang artinya bahwa setiap aktivitas ekonomi tidak lepas dari nilai ibadah, hubungan antar 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
182 Vol. 9 No. 2 

 

 

manusia, dan kemaslahatan umat. (Hunein et al., 2025)  

Imam Syatibi membagi maslahat yang dituju dalam maqashid syariah menjadi tiga tingkatan 

yaitu dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan tahsiniyat (tersier). Dharuriyyat adalah kebutuhan 

pokok yang sangat mendasar bagi kelangsungan hidup manusia dan keberlangsungan tatanan social 

(Ananda, et all 2025;Apriliani, et al., 2025;Fitria et al., 2025) 

Al-Syathibi menolak praktik ekonomi yang hanya berorientasi pada keuntungan material 

semata tanpa memperhatikan dimensi etika dan keadilan. Ia berpendapat bahwa ekonomi merupakan 

sarana untuk mencapai falah (kebahagiaan dunia dan akhirat), bukan tujuan akhir dari aktivitas 

manusia. Oleh karena itu, transaksi ekonomi seperti perdagangan, investasi, dan distribusi kekayaan 

harus dijalankan dalam koridor syariah yang berkeadilan.(Ginting et al., 2025). Dalam kerangka 

maslahah, Al-Syathibi membedakan antara maslahah dharuriyyah, hajiyyah, dan tahsiniyyah, yang 

menjadi dasar bagi perumusan kebijakan ekonomi Islam. Misalnya, pemenuhan kebutuhan pokok 

masyarakat seperti pangan dan sandang termasuk maslahah dharuriyyah, sedangkan kebijakan 

pembangunan ekonomi yang mendukung kesejahteraan sosial termasuk dalam maslahah hajiyyah dan 

tahsiniyyah (Billah, 2025;Achmad Fachmi, 2025). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa pemikiran 

ekonomi Al-Syathibi bersifat integratif, memadukan aspek moral, sosial, dan spiritual dalam sistem 

ekonomi (Tabrozi, 2025). 

Lebih jauh lagi, Al-Syathibi menekankan keadilan distributif dalam kepemilikan harta. Ia 

berpandangan bahwa akumulasi kekayaan di tangan segelintir orang bertentangan dengan prinsip 

maqāṣid, karena dapat menimbulkan ketimpangan sosial dan menyalahi tujuan syariat Oleh karena itu, 

kebijakan zakat, infak, dan wakaf dianggap sebagai mekanisme penting dalam menjaga keseimbangan 

ekonomi umat (Milhan 2022;Al Fatih 2024; Masyhuqi 2024; Akbar 2022;Kurniawan 2022).        

Al-Syathibi juga menunjukkan fleksibilitas terhadap perubahan sosial, di mana hukum-hukum 

ekonomi dapat disesuaikan dengan konteks zaman selama tidak bertentangan dengan maqāṣid syariah. 

Hal ini menunjukkan bahwa pemikiran ekonomi Al-Syathibi tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

aplikatif dan visioner. Relevansinya dengan dinamika ekonomi modern terletak pada kemampuan nya 

mengintegrasikan nilai-nilai moral keislaman dalam sistem ekonomi global yang serba rasional dan 

materialistik. Pola pemikiran ekonomi Al-Syathibi memberikan landasan filosofis bagi pengembangan 

ekonomi Islam kontemporer yang menekankan kemaslahatan, keadilan, dan keseimbangan, serta 

menolak eksploitasi ekonomi yang tidak beretika. Pemikiran ini tetap relevan sebagai pedoman bagi 

pembangunan ekonomi umat yang berorientasi pada nilai-nilai syariah dan kesejahteraan 

sosial.(Abdillah et al., 2024) 

Abu Ishaq Al-Syathibi berpijak pada teori maqāṣid al-syarī‘ah sebagai fondasi utama dalam 

memahami tujuan syariat terhadap seluruh aktivitas manusia, termasuk dalam bidang ekonomi. Bagi 

Al-Syathibi, ekonomi bukanlah sekadar kegiatan mencari keuntungan, tetapi merupakan instrumen 

untuk mewujudkan kemaslahatan umat serta menjaga keseimbangan antara kebutuhan material dan 

spiritual (Nurwahidah et al., 2024) 

 

Prinsip Dasar Pemikiran Ekonomi Al-Syathibi 

Al-Syathibi menekankan bahwa setiap kebijakan dan aktivitas ekonomi harus berorientasi 

pada tujuan syariah (maqāṣid al-syarī‘ah) yang mencakup lima kebutuhan pokok (al-ḍarūriyyāt al-



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
183 Vol. 9 No. 2 

 

 

khamsah): menjaga agama (dīn), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta (māl). Dalam 

konteks ekonomi, prinsip ini mengandung makna bahwa sistem ekonomi Islam harus memastikan 

perlindungan terhadap harta dan jiwa manusia, menciptakan keadilan distribusi, serta menghindari 

praktik ekonomi yang menimbulkan kemudaratan seperti riba, penipuan, atau eksploitasi  (Billah, 

2025). Al-Syathibi membagi tingkat kemaslahatan menjadi tiga: 

1. Maslahah Dharuriyyah kebutuhan pokok yang harus dipenuhi untuk kelangsungan hidup, 

seperti sandang, pangan, dan keamanan ekonomi. 

2. Maslahah Hajiyyah kebutuhan sekunder yang mendukung kelapangan hidup dan 

mengurangi kesulitan, misalnya kemudahan transaksi dan fasilitas perdagangan. 

3. Maslahah Tahsiniyyah kebutuhan pelengkap yang berkaitan dengan moral, etika, dan 

keindahan, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. 

4. Struktur maslahah ini menunjukkan bahwa bagi Al-Syathibi, ekonomi bukan hanya soal 

efisiensi dan keuntungan, melainkan juga moralitas dan kesejahteraan social (Saragih et 

al., 2025).  

 

Keadilan dan Distribusi Kekayaan 

Salah satu ciri utama pemikiran ekonomi Al-Syathibi adalah penekanannya terhadap keadilan 

(‘adl) dan pemerataan distribusi harta. Ia menolak akumulasi kekayaan di tangan segelintir orang 

karena bertentangan dengan maqāṣid yang menekankan kesejahteraan kolektif. Oleh karena itu, 

konsep zakat, infak, sedekah, dan wakaf menjadi pilar penting dalam menciptakan mekanisme 

distribusi yang adil dan berkelanjutan (Mardiana et all., 2025).  Al-Syathibi memandang bahwa sistem 

ekonomi harus mencegah terjadinya iḥtikār (monopoli), riba, dan eksploitasi, karena ketiganya dapat 

merusak keadilan sosial dan menghambat kemaslahatan umum. Keadilan bukan hanya berarti 

persamaan formal, tetapi juga keseimbangan fungsional dalam pemenuhan hak-hak ekonomi 

Masyarakat  (Nurhidayah et al., 2025)  

 

Etika dan Moralitas Ekonomi 

Dalam pandangan Al-Syathibi, etika dan moralitas merupakan ruh ekonomi Islam. Setiap 

transaksi ekonomi harus berlandaskan kejujuran (ṣidq), amanah, dan tanggung jawab sosial. Ia 

menolak pemisahan antara etika dan ekonomi sebagaimana yang terjadi dalam paradigma ekonomi 

kapitalis modern.(Ginting et al., 2025) Seseorang tidak dapat dikatakan sukses secara ekonomi apabila 

keberhasilannya diperoleh dengan cara yang merugikan orang lain. Dengan demikian, sistem ekonomi 

Islam menurut Al-Syathibi menolak praktik ekonomi eksploitatif dan menuntut keterpaduan antara 

aspek moral, sosial, dan spiritual (Saragih et al., 2025; Zainuddin 2024).  

 

Rasionalitas dan Fleksibilitas Ekonomi 

Al-Syathibi dikenal sebagai ulama rasionalis yang membuka ruang bagi ijtihad dan 

kontekstualisasi hukum ekonomi. Ia menyatakan bahwa hukum syariah bersifat universal dan fleksibel 

terhadap perubahan zaman, selama tidak bertentangan dengan prinsip maqāṣid. (Delviany et al., 2024). 

Dalam konteks ekonomi modern, pandangan ini sangat relevan untuk pengembangan instrumen 

keuangan syariah, sistem investasi halal, dan kebijakan ekonomi yang adaptif tanpa mengabaikan 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
184 Vol. 9 No. 2 

 

 

nilai-nilai dasar Islam. Fleksibilitas ini membuat pemikiran Al-Syathibi mampu menjembatani antara 

tradisi dan modernitas ekonomi. 

 

Relevansi Pemikiran Al-Syathibi terhadap Ekonomi Kontemporer 

Relevansi pemikiran Al-Syathibi terlihat jelas dalam upaya merumuskan sistem ekonomi Islam 

yang tidak hanya berbasis fiqh, tetapi juga berorientasi pada nilai kemaslahatan dan keberlanjutan 

sosial.Mardiana and Maulana, “Moderasi Pada Penggunaan Maqasyid Syariah Dalam Pengembangan 

Sistem Ekonomi Islam Menurut Asy-Syathibi.” Prinsip maqāṣid dapat dijadikan sebagai kerangka etis 

dan filosofis dalam pengelolaan ekonomi modern, termasuk dalam bidang keuangan syariah, 

kebijakan fiskal, dan manajemen wakaf produktif. Pemikiran Al-Syathibi juga menjadi inspirasi dalam 

membangun paradigma ekonomi berkeadilan sosial, yang menolak ketimpangan dan menempatkan 

kesejahteraan umat sebagai tujuan utama pembangunan ekonomi. Dengan demikian, pemikiran 

ekonomi Al-Syathibi tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga aplikatif untuk menjawab tantangan 

globalisasi dan industrialisasi modern. 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Pemikiran ekonomi Imam Al-Syathibi memberikan kontribusi penting dalam membangun 

fondasi etis dan filosofis bagi pengembangan ekonomi Islam modern. Melalui konsep maqāṣid al-

syarī‘ah, Al-Syathibi menegaskan bahwa seluruh aktivitas ekonomi harus berorientasi pada 

kemaslahatan (jalb al-maṣlahah) dan pencegahan kerusakan (dar’ al-mafsadah), dengan menekankan 

keadilan sosial, distribusi kekayaan yang merata, serta keseimbangan antara aspek spiritual dan 

material. Pemikirannya menawarkan paradigma ekonomi Islam yang adaptif dan berkelanjutan, yang 

relevan diterapkan dalam konteks kebijakan ekonomi dan manajemen strategis berbasis nilai-nilai 

syariah.   

Keterbatasan penelitian ini terletak pada pendekatan yang masih bersifat konseptual dan 

literatur sekunder, sehingga belum menggali implementasi praktis pemikiran Al-Syathibi dalam 

sistem ekonomi kontemporer secara empiris.  

Penelitian selanjutnya disarankan untuk melakukan kajian empiris atau komparatif dengan 

tokoh-tokoh ekonomi Islam lainnya, serta mengkaji penerapan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dalam 

kebijakan publik, keuangan syariah, dan strategi bisnis modern. 

 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada dosen pembimbing dan pihak Universitas Islam 

Negeri Sultanah Nahrasiyah Lhokseumawe yang telah memberikan dukungan akademik dan 

bimbingan selama proses penyusunan penelitian ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada 

para peneliti dan penulis terdahulu yang karyanya menjadi rujukan penting dalam kajian ini. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, M. T., Vijaini, A., Habibah, N., & Parahdina, S. (2024). Konflik di Afghanistan di Bawah 

Kepemimpinan Taliban Perspektif Maqāṣ id al- Syarī ’ ah al-Syathibi dan Jasser Auda Conflict 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
185 Vol. 9 No. 2 

 

 

in Afghanistan under Taliban Leadership Perspective of Maqāṣ id al-Shari ’ a al-Syathibi and 

Jasser Auda. 5(2), 111–125. 

Achmad Fachmi, A. M. (2025). Analisis Cash Waqf Linked Sukuk (Cwls) Di Badan Wakaf Indonesia 

(Bwi): Pendekatan Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi. Media Riset Bisnis Manajemen 

Akuntansi, 1(3), 134–149. https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.503 

 

Akbar, M. F., & Rusyana, A. Y. (2022). Pemikiran Ekonomi Ibnu Taimiyah Dan AsySyatibi 

Dihubungkan Dengan Maqashid Al-Syari’Ah. Al Hisab: Jurnal Ekonomi Syariah, 2(2), 1-15 

Alfa Syahriar and Zahrotun Nafisah, “Comparison of Maqasid Al-Shari’ah Asy-Syathibi and Ibn 

‘Ashur Perspective of Usul Al-Fiqh Four Mazhab,” Ulul Albab: Jurnal Studi Dan Penelitian 

Hukum Islam 3, no. 2 (2020): 186–197, https://doi.org/10.30659/jua.v3i2.7630. 

Ananda Fadil Rassya Saputra, Aqila Judya Shafwa, R. U. (2025). Analisis Cash Waqf Linked Sukuk 

(Cwls) Di Badan Wakaf Indonesia (Bwi): Pendekatan Maqashid Syariah Imam Asy-SyatibI. 

Media Riset Bisnis Manajemen Akuntansi, 1(1), 9. 

Anisa, L. N. (2025). Maqasyid Syariah dalam Ekonomi: Tinjauan Kritis Atas Pemikiran Asy-Syatibi. 

Jurnal Coomodity, 75–116. https://doi.org/10.56997/commodity.v3i2.1669 

Apriliani, R. H., Virgiawan, S. P., & Marlina, L. (2025). Analisis Maqashid Al- Syari ’ ah dalam 

Pemikiran Islam Imam Al-Syatibi. Journal of Islamic Economics and Finance, 3, 95–110. 

https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2626 

Apriliani, R. H., Virgiawan, S. P., Marlina, L., Jl, A., No, S., Tawang, K., Tasikmalaya, K., & Barat, 

J. (2025). Analisis Maqashid Al- Syari ’ ah dalam Pemikiran Islam Imam Al-Syatibi. Journal 

of Islamic Economics and Finance. https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2626 

Bekti Cikita Setiya Ningsih, “Comparison of Al-Syatibi and Thahir Ibn Asyria’s Thoughts on 

Maqashid Shari’ah,” JURNAL ILMIAH MIZANI: Wacana Hukum, Ekonomi, Dan 

Keagamaan 8, no. 1 (2021): 11–22, https://doi.org/10.29300/mzn.v8i1.4685 

Billah, A. M. (2025). Penyuluhan Hukum Islam tentang Praktik Tajdidun Nikah Berdasarkan Teori 

Maslahah Al-Syathibi di Kecamatan Jatiroto Kabupaten Lumajang. 5458, 124. 

https://doi.org/10.26887/bt.v10i1.4777 

Borotan, A. (2025). Rekonstruksi Konsep Qiwamah (Kepala Keluarga) Dalam Q.S. Al-Nisa’ Ayat 34 

Perspektif Maqasyid Syari’ah Al-Syathibi. Jurnal Syaikh Mudo Madlawan (JSMM): Kajian 

Ilmu-Ilmu Keislaman, 2(1), 151–165. 

Dede Nurwahidah, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah. (2024). Konsep Pemikiran Ekonomi dan 

Maqashid Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi. Mamen: Jurnal Manajemen, 3(3), 175–189. 

https://doi.org/10.55123/mamen.v3i3.3918 

Delviany, V., Amril, M., & Dewi, E. (2024). Dekonstruksi Derrida dan Metode Istiqra’ Al Ma’nawi 

Imam Asy Syathibi dalam Memahami Teks Al Quran. Ihsanika : Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 3, 87–107. https://doi.org/10.59841/ihsanika.v2i2.1376 Dekonstruksi 

Fadhilah, M. H. (2024). Harmoni Tradisi dan Syariat: Telaah Bapingit dalam Pernikahan Adat Banjar 

Perspektif Maqasyid Syariah Al-Syathibi. Indonesian Journal of 

IslamicJurisprudence,Economic and Legal Theory, 2257. https://doi.org/10.62976/ijijel. 

v2i4.839 

Farid, M. (2023). Maslahat Dalam Konsep Maqashid As-Sya’riah Antara Pemikiran Al-Ghazali, Al 

Syathibi, Dan Ibnu Ashur. Tahkim: Jurnal Hukum Dan Syariah, XIX(1), 96–106. 

https://doi.org/10.33477/thk.v19i1.2051 

Fitria, L., Nurrahma, D. A., Ramadhan, A. W., & Hayati, F. (2025). Relevansi Pemikiran Ekonomi 

Islam pada Masa Rasulullah SAW terhadap Sistem Ekonomi Kontemporer : Kajian Perspektif 

Maqashid Al-Shariah. Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 3, 175–189. 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
186 Vol. 9 No. 2 

 

 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/santri.v3i3.1553 

Ginting, C. A., Arifa, S., Siregar, K. N., & Rawy, H. R. (2025). Relevansi Pemikiran Ekonomi Abu 

Ishaq Al-Syatibi Terhadap Dinamika Ekonomi Modern. 

Hayati, F., Chairani, M., Imaniah, M., & Syahfitri, A. (2025). Pemikiran Ekonomi Abu Ishaq Al-

Syatibi. 

Herdiansyah, “Al-Muwafaqat Karya Masterpiece Imam Asy-Syatibi ( W : 790 H / 1388 M ) (Kajian 

Historis, Dan Kandungan Isi Kitab),” Jurnal Hukum Das Sollen 3, no. 1 (2019): 1–11, 

https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/das-sollen/article/view/1334. 

Hunein, H., Sumarni, & Subagyo, A. (2025). Pendekatan Maqashid Syariah Dalam Kegiatan Sosial 

Dan Ekonomi Pada Perspektif Praktik Fiqh Muamalah Kontemporer. Media Riset Bisnis 

Manajemen Akuntansi, 1(3), 13–23. https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i2.376 

Kurniawan, A., & Hudafi, H. (2021). Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-

Muwafaqat. Al Mabsut, 15(1), 29–38. https://doi.org/10.56997/almabsut.v15i1.502 

Lara Aziza Putri, & Miftahul Zikri Sy. (2024). Relevansi Konsep Maqashid Syariah Pada Pemasaran 

Syariah Dalam Pandangan Imam Asysyatibi. Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 3(1), 

12–23. https://doi.org/10.61722/jiem.v3i1.3312  

Mardiana, A., & Maulana, M. (2025). Moderasi Pada Penggunaan Maqasyid Syariah Dalam 

Pengembangan Sistem Ekonomi Islam Menurut Asy - Syathibi. Mutlaqah : Jurnal Kajian 

Ekonomi Syariah, 6(1), 34–49. 

Milhan Milhan, “Maqashid Syari‘Ah Menurut Imam Syatibi Dan Dasar Teori Pembentukannya,” 

AlUsrah : Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah 9, no. 2 (2022): 83–102, https://doi.org/10.30821/al-

usrah.v9i2.12335. 

Muhammad Anis Mashduqi, “The Integration-Interconnection Paradigm in Islamic Law: AlSyatibi’s 

Thought in Al-Muwafaqat,” Al-Mazaahib Jurnal Perbandingan Hukum 12, no. 2 (2024): 206–

221, https://doi.org/10.14421/al-mazaahib.v12i2.3915.  

Nurhidayah Nurhidayah, Fitri Hayati, Maysa Chairani, Miratul Imaniah, & Aulia Syahfitri. (2025). 

Pemikiran Ekonomi Abu Ishaq Al-Syatibi. EKONOMIKA45 :  Jurnal Ilmiah Manajemen, 

Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, 12(2), 340–350. https://doi.org/10.30640/e konomika45. 

v12i2.4354 

Nurul A’yun. (2025). Integrasi Maqashid Syariah dalam Ekonomi Islam: Perspektif Asy-Syatibi dan 

Implikasinya terhadap Kesejahteraan Umat. Al-Muttaqin : Jurnal Studi, Sosial, Dan Ekonomi, 

6(02), 212–217. https://doi.org/10.63230/al-muttaqin.v6i02.309 

Pujiono, Euis Amalia, S. H. (2025). Islamic And Conventional Economic Growth Thought Abū Yūsuf, 

Abū Ubaid, Al-Ghazāli, Ibn Khaldūn, Asy-Syatibi, Monzer Khaf, Adam Smith, David 

Ricardo, J.M. Keynes, Alfred Marshall, W.W. Rostow. Academic Journal of Islamic Studies, 

53–78. https://doi.org/https://doi.org/10.29240/ajis.v10i1.13148 

Rasy Rahmania Alfaatih et al., “Konsep Maqashid Al-Syar’i Imam Al-Syathibi Dalam Studi 

Hermeneutika Al-Qur’an,” TAFAKKUR: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2024): 

152–160, https://doi.org/10.62359/tafakkur.v4i2.229 

R, F., & Firdaus. (2023). Pemikiran Imam Al-Syhatibi Tentang Maqashid Syariah. Journal of Islamic 

Law and Economics, 140–258. https://journal.iainmanado.ac.id/ index.php/itisham/ 

article/view/2164/1567 

Saragih, S. M., Harahap, Y. Y., Lubis, R. T., & Aulia, M. F. (2025). Pemikiran Ekonomi Islam Abu 

Ishaq Al Syatibi. Jurnal Nuansa: Publikasi Ilmu Manajemen Dan Ekonomi Syariah, 

September, 326–336. https://doi.org/https://doi.org/10.61132/nuansa.v3i3.1966 

Tabrozi, D. (2025). Ijtihad Maqashid Sharia in the Thought of Asy-Syatibi and Muhammad At-Tahir 

Ibn Ashur. Jurnal Perbandingan Hukum. 



Jurnal Bisnis dan Kajian Strategi Manajemen 

Volume 9 Nomor 2, Oktober 2025 

ISSN : 2614-2147 (Printed), 2657-1544  (Online)  
 . 

https://jurnal.utu.ac.id/jbkan/ 

 
187 Vol. 9 No. 2 

 

 

Wafa, F. El. (2022). Implikasi Teori Maqasid Al-Syari’ah Al-Syatibi Terhadap Perilaku Konsumen. 

Jurnal Hadratul Madaniah, 9(8.5.2017), 2003–2005. https://doi.org/10.33084/ jhm.v9i1.3717 

WAHYU, M. Z. EL. (2025). Islamic Ekonomi Islam dalam Pandangan Imam Asy Syatibi. Jurnal Al-

Fatih. https://doi.org/https://doi.org/10.59729/alfatih.v6i1.72 

Zainuddin, A. (2024). Konstruksi Pemikiran Abu Ishaq Al-Syatibi: Kajian Metodologi Studi 

Islam.JADID: Journal of Quranic Studies and Islamic Communication, 4(02), 67–87. 

https://doi.org/10.33754/jadid.v4i02.1306 

Zulkarnain Abdurrahman. (2022). Teori Maqasid Al-Syatibi Dan Kaitannya Dengan Kebu\Dasar 

Manusia Menurut Abraham Maslow,. Jurnal Al-FIKR, 52–70. https://doi.org/10.24252/ 

jumdpi.v22i1.15534 

 

 


